3]

“Non domandare alla luce, ma al fuoco’

Meditazione di apertura della Sessione Plenaria
del Dicastero per la Dottrina della Fede

27 gennaio 2026

Negli ultimi tempi, nella preghiera, ho sentito un forte invito all’'umilta intellettuale,
ricordando quelle antiche parole: “Ubi umilitas ibi sapientia”. Vorrei incominciare il nostro
incontro, in questo contesto di preghiera, con un invito proprio a quell’'umilta intellettuale.

Dio ha donato all’essere umano la capacita del pensiero, la quale ha una portata universale:
si puo pensare il mondo, la storia, le origini, si puo persino pensare Dio. Tuttavia, questa
capacita universale del pensiero non significa che le persone umane abbiano una capacita
di esaustivita, di percezione integrale della realta. Anche con l'aiuto delle tecnologie pit
potenti immaginabili, ¢ impossibile per una mente umana essere consapevole della realta
nella sua totalita e in ogni suo aspetto. Questo ¢ possibile solo per Dio.

Il problema ¢ che, per questo motivo, non possiamo avere una comprensione integrale
nemmeno di una piccola parte di questo mondo, perché quella medesima parte puo essere
pienamente compresa solo alla luce della totalita in cui ¢ integrata: tutto ¢ connesso.

Di conseguenza, siamo incapaci di interpretare tutti i significati e le sfumature di una realta,
di una persona, di un momento storico, di una verita.

Tommaso d’Aquino spiego che la ricchezza inesauribile di Dio si esprime meglio nella
ricchezza dell'insieme, la cui varieta proviene “dall’intenzione del primo agente”, in modo
tale che “cio che manca a ciascuna cosa per rappresentare la bonta divina sia supplito dalle
altre cose”. Se ci fosse invece una sola creatura, benché perfettissima, cio sarebbe una
perdita, perché la bonta di Dio “non puo essere adeguatamente rappresentata da una sola
creatura” (5. Th1, q. 47, art. 1; art. 2, ad. 1; art. 3). Per questa stessa ragione, spiegava Papa
Francesco, “abbiamo bisogno di cogliere la varieta delle cose nelle loro molteplici
relazioni. Dunque, si capisce meglio I'importanza e il significato di qualsiasi creatura, se la
si contempla nell'insieme del piano di Dio” (LS 86).

Con altre parole, san Giovanni della Croce esclamava:

“Penetriamo nel folto delle tue opere meravigliose [...] la cui moltitudine ¢ tanta e cosi
varia, che si puo chiamare folto. In esse vi ¢ infatti una sapienza cosi abbondante e cosi
piena di misteri [...] cosi profonda e immensa che, per quanto la conosca, 'anima puo
entrare sempre piu dentro, poiché essa ¢ immensa e contiene delle ricchezze
incomprensibili” (Cantico 36, 10).



Piu la scienza e la tecnologia avanzano, piu dobbiamo mantenere viva quella
consapevolezza del limite, del nostro bisogno di Dio per non cadere in un terribile
inganno, lo stesso che ha portato agli eccesst dell’Inquisizione, alle guerre mondiali, alla
Shoah, ai massacri a Gaza, tutte situazioni che si giustificano con argomentazioni fallaci.

Il problema ¢ che lo stesso puo accadere nella vita di tutti noi. Infatti, ripetiamo
quell’inganno vivendo troppo sicuri di cio che sappiamo.

Questo ci chiama a renderci consapevoli di due questioni:

1. Che per comprendere appieno qualsiasi cosa dobbiamo lasciarci illuminare da Dio,
dobbiamo invocarlo, pregare, ascoltatrlo, lasciarci guidare da Lui in mezzo alle
ombre. La fede ci assicura che possiamo davvero farlo, ed ¢ davvero possibile che
Egli ci illumini per vedere meglio. Ci fidiamo di Lui (credere Deo).

2. Che dobbiamo riflettere, pensare, analizzare la realta, ma ascoltando gli altri,
accogliendo le loro prospettive che ci permettono di percepire altri aspetti della
realta stessa, aprirci ad altri punti di vista. Per questa ragione ci fa bene prestare
attenzione alle “periferie” da dove si vedono le cose in modo diverso

In questa linea, Papa Leone recentemente sosteneva che “nessuno possiede la verita tutta
intera, tutti dobbiamo umilmente cercarla, e cercarla insieme”. Di conseguenza, proponeva
“una Chiesa che non si chiude in sé stessa, ma resta in ascolto di Dio per poter allo stesso
modo ascoltare tutti” (Omelia per le éguipe sinodali, 26 ottobre 2025).

Naturalmente, questo ¢ ancora piu vero rispetto alle verita della fede. Oggi un teologo
normalmente possiede conoscenze limitate a una disciplina teologica o a un argomento
isolato, mentre i misteri della fede sono intrecciati in una preziosa gerarchia, in cui il tutto
¢ illuminato specialmente da quelle verita centrali che costituiscono il cuore del Vangelo.

Certamente, in un luogo come questo, dove abbiamo la possibilita di dare risposte con
autorita, di scrivere documenti che diventino parte del magistero ordinario, e persino di
correggere e condannare, il rischio di perdere "ampiezza delle prospettive ¢ maggiore. Ma
la questione ¢ piu seria, perché oggi in qualsiasi blog, chiunque, anche se non ha studiato
molta teologia, esprime la propria opinione e condanna come se patlasse ex cathedra. Ecco
perché dobbiamo recuperare in tutta la Chiesa quel sano realismo proposto dai grandi
sagei e mistici della Chiesa.

Quanto detto riguardo ai limiti della nostra mente vale per I'insieme della realta, naturale
e soprannaturale, ma innanzi tutto riguardo I’abisso di Dio. Percio vorreti finire con alcune
parole di san Bonaventura:

Nell’I#inerarium mentis in Denm st domandava a chi dobbiamo rivolgere le grandi domande.
E rispondeva:



“Non alla luce, ma al fuoco che tutto infiamma e trasporta [...] Tale fuoco ¢ Dio, il cui
tocolare ¢ in Gerusalemme, e Cristo 'accende nel fervore della sua ardentissima passione”
(I#. V11, 6).

E alla fine del suo studio sulla scienza di Cristo sosteneva che, in questo cammino, “le
negazioni sono piu appropriate delle affermazioni, i superlativi piu appropriati delle
affermazioni positive. A farne esperienza contribuisce piu il silenzio interiore che la parola.
A questo punto, quindi, deve finire il nostro discorso ed ¢ meglio pregare il Signore,
affinché ci doni 'esperienza di cui parliamo” (De Se. Chti. V1L, ad ob 21).

Allora vi inviterei a fare proprio questo. Chiediamo questo dono in un attimo di silenzio.

Vietor Card. Ferndandez
Prefetto.



