
 

“Non domandare alla luce, ma al fuoco” 

 

Meditazione di apertura della Sessione Plenaria 

del Dicastero per la Dottrina della Fede 

 

27 gennaio 2026 

 

Negli ultimi tempi, nella preghiera, ho sentito un forte invito all’umiltà intellettuale, 

ricordando quelle antiche parole: “Ubi umilitas ibi sapientia”. Vorrei incominciare il nostro 

incontro, in questo contesto di preghiera, con un invito proprio a quell’umiltà intellettuale.  

 

Dio ha donato all’essere umano la capacità del pensiero, la quale ha una portata universale: 

si può pensare il mondo, la storia, le origini, si può persino pensare Dio. Tuttavia, questa 

capacità universale del pensiero non significa che le persone umane abbiano una capacità 

di esaustività, di percezione integrale della realtà. Anche con l’aiuto delle tecnologie più 

potenti immaginabili, è impossibile per una mente umana essere consapevole della realtà 

nella sua totalità e in ogni suo aspetto. Questo è possibile solo per Dio. 

Il problema è che, per questo motivo, non possiamo avere una comprensione integrale 

nemmeno di una piccola parte di questo mondo, perché quella medesima parte può essere 

pienamente compresa solo alla luce della totalità in cui è integrata: tutto è connesso. 

Di conseguenza, siamo incapaci di interpretare tutti i significati e le sfumature di una realtà, 

di una persona, di un momento storico, di una verità. 

Tommaso d’Aquino spiegò che la ricchezza inesauribile di Dio si esprime meglio nella 
ricchezza dell’insieme, la cui varietà proviene “dall’intenzione del primo agente”, in modo 
tale che “ciò che manca a ciascuna cosa per rappresentare la bontà divina sia supplito dalle 
altre cose”. Se ci fosse invece una sola creatura, benché perfettissima, ciò sarebbe una 
perdita, perché la bontà di Dio “non può essere adeguatamente rappresentata da una sola 
creatura” (S. Th I, q. 47, art. 1; art. 2, ad. 1; art. 3). Per questa stessa ragione, spiegava Papa 
Francesco, “abbiamo bisogno di cogliere la varietà delle cose nelle loro molteplici 
relazioni. Dunque, si capisce meglio l’importanza e il significato di qualsiasi creatura, se la 
si contempla nell’insieme del piano di Dio” (LS 86).  

Con altre parole, san Giovanni della Croce esclamava:  

“Penetriamo nel folto delle tue opere meravigliose […] la cui moltitudine è tanta e così 
varia, che si può chiamare folto. In esse vi è infatti una sapienza così abbondante e così 
piena di misteri […] così profonda e immensa che, per quanto la conosca, l’anima può 
entrare sempre più dentro, poiché essa è immensa e contiene delle ricchezze 
incomprensibili” (Cantico 36, 10). 



Più la scienza e la tecnologia avanzano, più dobbiamo mantenere viva quella 

consapevolezza del limite, del nostro bisogno di Dio per non cadere in un terribile 

inganno, lo stesso che ha portato agli eccessi dell’Inquisizione, alle guerre mondiali, alla 

Shoah, ai massacri a Gaza, tutte situazioni che si giustificano con argomentazioni fallaci. 

Il problema è che lo stesso può accadere nella vita di tutti noi. Infatti, ripetiamo 

quell’inganno vivendo troppo sicuri di ciò che sappiamo. 

Questo ci chiama a renderci consapevoli di due questioni: 

1. Che per comprendere appieno qualsiasi cosa dobbiamo lasciarci illuminare da Dio, 

dobbiamo invocarlo, pregare, ascoltarlo, lasciarci guidare da Lui in mezzo alle 

ombre. La fede ci assicura che possiamo davvero farlo, ed è davvero possibile che 

Egli ci illumini per vedere meglio. Ci fidiamo di Lui (credere Deo). 

2. Che dobbiamo riflettere, pensare, analizzare la realtà, ma ascoltando gli altri, 

accogliendo le loro prospettive che ci permettono di percepire altri aspetti della 

realtà stessa, aprirci ad altri punti di vista. Per questa ragione ci fa bene prestare 

attenzione alle “periferie” da dove si vedono le cose in modo diverso 

In questa linea, Papa Leone recentemente sosteneva che “nessuno possiede la verità tutta 

intera, tutti dobbiamo umilmente cercarla, e cercarla insieme”. Di conseguenza, proponeva 

“una Chiesa che non si chiude in sé stessa, ma resta in ascolto di Dio per poter allo stesso 

modo ascoltare tutti” (Omelia per le équipe sinodali, 26 ottobre 2025).  

Naturalmente, questo è ancora più vero rispetto alle verità della fede. Oggi un teologo 

normalmente possiede conoscenze limitate a una disciplina teologica o a un argomento 

isolato, mentre i misteri della fede sono intrecciati in una preziosa gerarchia, in cui il tutto 

è illuminato specialmente da quelle verità centrali che costituiscono il cuore del Vangelo. 

Certamente, in un luogo come questo, dove abbiamo la possibilità di dare risposte con 

autorità, di scrivere documenti che diventino parte del magistero ordinario, e persino di 

correggere e condannare, il rischio di perdere l’ampiezza delle prospettive è maggiore. Ma 

la questione è più seria, perché oggi in qualsiasi blog, chiunque, anche se non ha studiato 

molta teologia, esprime la propria opinione e condanna come se parlasse ex cathedra. Ecco 

perché dobbiamo recuperare in tutta la Chiesa quel sano realismo proposto dai grandi 

saggi e mistici della Chiesa.  

Quanto detto riguardo ai limiti della nostra mente vale per l’insieme della realtà, naturale 

e soprannaturale, ma innanzi tutto riguardo l’abisso di Dio. Perciò vorrei finire con alcune 

parole di san Bonaventura: 

Nell’Itinerarium mentis in Deum si domandava a chi dobbiamo rivolgere le grandi domande. 

E rispondeva:  



“Non alla luce, ma al fuoco che tutto infiamma e trasporta […] Tale fuoco è Dio, il cui 

focolare è in Gerusalemme, e Cristo l’accende nel fervore della sua ardentissima passione” 

(It. VII, 6). 

E alla fine del suo studio sulla scienza di Cristo sosteneva che, in questo cammino, “le 

negazioni sono più appropriate delle affermazioni, i superlativi più appropriati delle 

affermazioni positive. A farne esperienza contribuisce più il silenzio interiore che la parola. 

A questo punto, quindi, deve finire il nostro discorso ed è meglio pregare il Signore, 

affinché ci doni l’esperienza di cui parliamo” (De Sc. Chti. VII, ad ob 21). 

Allora vi inviterei a fare proprio questo. Chiediamo questo dono in un attimo di silenzio. 

 

Víctor Card. Fernández 
Prefetto. 

 


