“No preguntes a la luz, sino al fuego™

Meditacién en la apertura de la Sesion Plenaria
del Dicasterio para la Doctrina de la Fe

27 de enero de 2027

En tiempos recientes, en la oracion, he escuchado una fuerte invitaciéon a la humildad
intelectual, recordando aquellas antiguas palabras: “Ub: umilitas ibi sapientia”. Me gustaria
comenzar nuestra reunion, en este contexto de oracion, con una invitacion a esa humildad
en la reflexion teologica.

Dios ha dado a los seres humanos la capacidad de pensar, que tiene un alcance universal:
uno puede pensar el mundo, la historia, los origenes, incluso puede pensar a Dios. Sin
embargo, esta capacidad universal del pensamiento no significa que las personas humanas
tengan capacidad de exhaustividad, de percepcion integral de la realidad. Incluso con la
ayuda de las tecnologias mas poderosas imaginables, es imposible que la mente humana
sea consciente de la realidad en su totalidad y en todos los aspectos. Esto s6lo es posible
para Dios.

El problema es que, por esta razén, no podemos tener una comprension integral ni
siquiera de una pequena parte de este mundo, porque esa misma parte sélo puede
entenderse plenamente a la luz de la totalidad en la que esta integrada: todo esta conectado.

Como resultado, somos incapaces de interpretar todos los significados y matices de una
realidad, de una persona, de un momento historico, de una verdad.

Tomas de Aquino explicé que la riqueza inagotable de Dios se expresa mejor en la riqueza
del todo, cuya variedad proviene “de la intencién del primer agente”, de modo que “lo
que falta a cada cosa para representar la bondad divina se compensa con otras cosas”. Si,
por otro lado, solo existiera una criatura, aunque fuera la mas perfecta, serfa una pérdida,
porque la bondad de Dios “no puede ser representada adecuadamente por una sola
criatura” (S. Th 1, q. 47, art. 1; art. 2, ad. 1; art. 3). Por esta misma razén, el Papa Francisco
explico: “necesitamos captar la variedad de las cosas en sus multiples relacione. Entonces,
se entiende mejor la importancia y el sentido de cualquier criatura si se la contempla en el
conjunto del proyecto de Dios” (LS 86).

En otras palabras, San Juan de la Cruz exclamo:

“|Penetremos| en la espesura de tus maravillosas obras [...] cuya multitud es tanta y de
tantas diferencias, que se puede llamar espesura; porque en ellas hay sabiduria abundante
y tan llena de misterios [...] Es tan profunda e inmensa que, aunque mas el alma sepa de
ella, siempre puede entrar mas adentro, por cuanto es inmensa y sus riquezas
incomprehensibles” (Cantico 36, 10).



Cuanto mas avancen la ciencia y la tecnologia, mas necesitamos mantener viva esa
conciencia del limite, de nuestra necesidad de Dios para no caer en un terrible engafo, el
mismo que llevo a los excesos de la Inquisicidn, a las guerras mundiales, a la Shod, a las
masacres en Gaza, todas situaciones a veces justificadas con argumentos falaces.

El problema es que lo mismo puede ocurrir en la vida de todos nosotros. De hecho,
repetimos ese engafno viviendo demasiado seguros de lo que sabemos.

Esto nos llama a tomar conciencia de dos cuestiones:

1. Que para comprenderlo todo plenamente necesitamos ser iluminados por Dios,
nos hace falta invocarle, orar, escucharle, dejarnos guiar por El en medio de las
sombras. La fe nos asegura que realmente podemos hacerlo, y que es posible que
El nos ilumine para ver mejor. Confiamos en El (credere Deo).

2. Que debemos reflexionar, pensar, analizar la realidad, pero escuchando a los demas,
acogiendo sus perspectivas que nos permiten percibir otros aspectos de la realidad
misma gracias a otros puntos de vista. Por esta razén, es bueno que prestemos
atencion a las "periferias" desde donde las cosas se ven de forma diferente

En esta linea, el Papa Leén afirmé recientemente que “ninguno posee la verdad toda
entera, todos la debemos buscar con humildad, y juntos”. En consecuencia, propuso “una
Iglesia que no se cierra en si misma, sino que permanece a la escucha de Dios para poder,
al mismo tiempo, escuchar a todos” (Homilia para los Equipos Sinodales, 26 de octubre de 2025).

Por supuesto, esto es aun mas cierto respecto a las verdades de la fe. Hoy en dia, un
te6logo normalmente posee conocimientos limitados a una disciplina teolégica o a un
tema aislado, mientras que los misterios de la fe se entrelazan en una preciosa jerarquia,
en la que el conjunto se ve iluminado especialmente por aquellas verdades centrales que
constituyen el corazén del Evangelio.

Ciertamente, en un lugar como este, donde tenemos la posibilidad de dar respuestas con
autoridad, de redactar documentos que se convierten en parte del magisterio ordinario, e
incluso de corregir y condenar, el riesgo de perder la amplitud de perspectivas es mayor.
Pero la cuestion es mas seria, porque hoy en dia en cualquier blog, cualquiera, aunque no
haya estudiado mucha teologfa, expresa su opinion y condena como si hablara ex cathedra.
Por eso debemos recuperar en toda la Iglesia ese realismo saludable propuesto por los
grandes sabios y misticos de la Iglesia.

Lo que se ha dicho sobre los limites de nuestra mente se aplica a toda la realidad, natural
y sobrenatural, pero ante todo al abismo de Dios. Por eso me gustaria terminar con algunas
palabras de San Buenaventura:

En el Itinerarinm mentis in Denm se planteaba a quién debiamos dirigir las grandes preguntas.
Y respondio:



“No a la luz, sino al fuego que inflama y transporta todo [...] Ese fuego es Dios, cuyo
horno esta en Jerusalén, y Cristo lo enciende con el fervor de su pasion” (I VII, 6).

Y al final de su estudio sobre la ciencia de Cristo sostenia que, en este camino, “las
negaciones son mas apropiadas que las afirmaciones, los superlativos mas apropiados que
las afirmaciones positivas. Para experimentatlo, el silencio interior contribuye mas que las
palabras. Por tanto, en este punto, nuestro discurso debe terminar, y es mejor orar al Sefior
para que Fl nos dé la experiencia de la que hablamos” (De Se. Chsi. V11, d.C. ob 21).

Entonces os invitarfa a hacer precisamente eso: pidamos este regalo en un momento de
silencio.

Vietor Card. Ferndandez
Prefecto



